
﻿

Inhalt

Zeitschrift für 
Missionswissenschaft und  
Religionswissenschaft

Mariano Delgado
Missionswissenschaft in Zeiten des Coronavirus

Klaus Vellguth
Ehrendoktorwürde für Prof. Dr. Dr. h.c. Margit Eckholt

Marie-Hélène Robert
Le baptême: porte d’entrée de l’annonce et du salut 
dans une approche œcuménique?

Michael Sievernich SJ
Resonanz in der Mission der Frühen Neuzeit.
Am Beispiel von Orden

Christoph Theobald SJ
Urgences théologiques et pastorales.
À propos du »mode de vie« du Christ Jésus aujourd’hui

Tonke Dennebaum 
Das Schweigen Gottes. Shūsaku Endōs Roman Chinmoku 
und die Problematik der Theodizee

Gerhard Kruip
Migration und globale Gerechtigkeit.  
Bischöfliche Stimmen aus dem Süden

Margit Eckholt
Eine interkontinentale Kommentierung des Zweiten 
Vatikanischen Konzils. Hermeneutische Fragen und 
ekklesiologische Herausforderungen

Patrick Felix Krüger | Martin Radermacher
Der Blick auf ›das Fremde‹. Anton Antweiler und die 
religionskundliche Sammlung der WWU Münster

Klaus Vellguth
Mission in Afrika. Evangelisierung der Zukunft

Heft 1-2 
104. Jahrgang

2020

3

6

8

22

34

46

55

68

84

98



﻿

Evangelisierung und Globalisierung

Margit Eckholt
Mit Papst Franziskus auf die Herausforderungen 
an die »Mission« der Kirche in Zeiten der 
Globalisierung antworten

Klaus Vellguth
Das integrale Pastoral- und Missionsverständnis  
von Evangelisierung und Globalisierung

Mariano Delgado
Die Flamme wachhalten.  
Zum Text der Deutschen Bischöfe Evangelisierung  
und Globalisierung

Missionarische Spiritualität

Birgit Weiler MMS
Heilende Präsenz.  
Die Mission der Missionsärztlichen Schwestern

Michael Plattig O.Carm.
Kontemplative Eremiten und  /oder aktive Missionare? 
Zum Missionsverständnis in der Tradition des Karmel

Klaus Hamburger
Ein etwas anderes Konzil.  
Vor fünfzig Jahren ging von Taizé aus eine  
»Frohe Nachricht« um die Welt

Kleine Beiträge 

Klaus Vellguth
Towards an Ecumenical Missiology –  
Witnessing Christ

In Memoriam

Abschlussarbeiten
Buchbesprechungen
Anschriften | Vorschau

Forum

108

114

118

FORUM

124

131

137

143

148

152
159
160



zmr | 104. Jahrgang | 2020

Missionswissenschaft  
in Zeiten des Coronavirus
von Mariano Delgado

uf den ersten Blick sind es keine guten Zeiten für Theologie und Missionswissenschaft: 
geschlossene Kirchen, keine Karfreitags- und Osterliturgie … der alte, einsame Papst 
in Rom, der in einer scheinbar pathetischen Geste vor dem leeren Petersplatz mit 

der Monstranz in der Hand »der Stadt und dem Erdkreis«, der gesamten Menschheit, den 
Segen erteilt und verkündet, dass wir alle in einem Boot sitzen, dass Gott den Menschen 
nicht verlassen wird, ja, nicht verlassen kann, hat er ihn doch gleichsam als seinen 
Gesprächspartner geschaffen, wie es das Zweite Vatikanische Konzil in einer quasi-
poetischen Sprache ausgedrückt hat: »Zum Dialog mit Gott (ad colloquium cum Deo) ist 
der Mensch schon von seinem Ursprung her aufgerufen: er existiert nämlich nur, weil er, 
von Gott aus Liebe geschaffen, immer aus Liebe erhalten wird (a Deo ex amore creatus, 
semper ex amore conservatur)« (Gaudium et spes 19). In Zeiten wie diesen ist es nicht nur 
Gott, der immer wieder nach dem Menschen fragt: »Wo bist du?« (Gen   3,10). Auch der 
Mensch ruft aus der Tiefe zu Gott: »Wo ist dann meine Hoffnung?« (Ijob 17,15).

Gewiss, es fehlen nicht Seelsorgende, die, wie einst ein Carlo Borromeo, in Spitälern 
und an anderen Orten präsent sind, um spirituellen Trost und Beistand zu spenden. Aber 
die Helden unserer Zeit sind die Sanitäter und das Medizinpersonal, die zu helfen ver-
suchen und dabei ihr Leben riskieren. Wir können darin ein säkulares Erbe der christlich 
geprägten Kultur der Barmherzigkeit sehen, auf deren Boden einst die Spitäler, die Armen-  
und Altersheime entstanden sind: Seien wir froh, dass in diesem Bereich die christliche 
Missionsgeschichte so fruchtbar war! Ähnliches gilt für das Denken der »einen« Welt und 
der »einen« Menschheitsfamilie, das selbstverständlich geworden ist und das in Zeiten von 
Katastrophen eine Welle globaler Solidarität entfacht. Wir werden für das Coronavirus 
einen hohen – menschlichen und wirtschaftlichen – Preis bezahlen. Aber wir werden diese 
Krise auch überwinden, wie dies andere Male der Fall war. Die Frage ist nur, ob wir daraus 
lernen und endlich eine Kehre machen.

Nach ähnlichen Krisen, die uns »Demut« und »Selbsterkenntnis« sowie eine neue 
Lebensart hätten lehren sollen, machte die Menschheit einen Sprung in ihrer Entwicklung 
und verfiel dem Stolz der Hybris: so folgte der schwarzen Pest des 14. Jahrhunderts die 
Renaissance, wo der Mensch sich als Krone der Schöpfung verstand, zur rücksichtslosen 
Ausbeutung der Natur berufen – und mit der verhängnisvollen Erfindung der Feuerwaffen. 
Dem Dreißigjährigen Krieg und den Epidemien des 17. und 18. Jahrhunderts folgte die Auf-
klärung mit dem kant’schen »sapere aude« (»habe Mut, dich deines eigenen Verstandes zu 
bedienen!«), der autonomen Moral, dem technischen Positivismus und dem Fortschritts-
optimismus des langen 19. Jahrhunderts – und mit der Perfektionierung des Zerstörungs-
potenzials der Waffen. Den Weltkriegen und den Epidemien des 20. Jahrhunderts folgten 
die Raumfahrt und die technologisch-digitale Revolution – aber auch die ferngesteuerten 
Massenvernichtungswaffen aller Art. Was wird nun nach der Überwindung dieser Krise 
kommen? 



zmr | 104. Jahrgang | 2020

4 Editorial

Soll für die Menschheit und die einzelnen Länder, die miteinander wirtschaftlich 
konkurrieren, weiterhin die Devise der olympischen Spiele »citius, altius, fortius« (schneller, 
höher, stärker) gelten? Oder ist es endlich Zeit für eine Kehre, wie sie der »Club of Rome« 
1972 mit seinem Bericht Die Grenzen des Wachstums und Papst Franziskus 2015 mit der 
Enzyklika Laudato si’ anmahnten? Darin heißt es, der Mensch habe heute »keine solide 
Ethik, keine Kultur und Spiritualität …, die ihm wirklich Grenzen setzen und ihn in einer 
klaren Selbstbeschränkung zügeln« (Laudato si’ 105). Es ist die Rede von einer »Spiritualität 
und Ästhetik der Genügsamkeit«, von einer Spiritualität »der Muße und des Festes, der 
Empfänglichkeit und der Gratuität«, von einem prophetischen und kontemplativen Lebens-
stil, von einem »Wachstum mit Mäßigkeit«, von einer »Rückkehr zu der Einfachheit«, von 
»Genügsamkeit und Demut«, von einem Abschied von der »Hochgeschwindigkeit« unserer 
Zeit, von »der ständigen Hast«. Das wären einige Schritte zum gesuchten »neuen Huma-
nismus«, der die Hybris hinter sich lässt und sich demütig in Selbsterkenntnis einübt, die 
nach den Worten von Don Quijote zu Sancho Panza »die schwerste Kenntnis ist, die sich 
denken lässt«.

Gefragt ist ein Humanismus, der, und sei es in säkularem Gewand, von den Grund-
werten des Christentums geprägt ist: von der Sorge um ein menschenwürdiges »Leben in 
Fülle« (Joh   10,10) für alle, besonders für die Schwächsten, vom Aufbau einer Welt, in der 
Gerechtigkeit und Wahrheit, Freiheit und Frieden, Solidarität und Geschwisterlichkeit eine 
Heimat finden und so eine »Zivilisation der Liebe« (Paul VI.) begründen. Ein Humanismus, 
in dem wir Christen unsere genuine »Mission« nicht vergessen: die universale Hoffnung 
auf die Rettung aller dank der unermesslichen, »freien« Hingabe des menschgewordenen 
Gottes wachzuhalten.

Theologie und Missionswissenschaft sind heute dazu berufen, sich im Polyfon der 
Kulturen und Religionen der Welt an der Suche nach dieser neuen Spiritualität und 
diesem neuen Humanismus zu beteiligen. Die Welt nach dem Coronavirus darf nicht 
wieder von der verhängnisvollen Hybris geprägt sein! Diese schwere Prüfung muss end-
lich zu einer Kehre führen. Das möchte uns auch Hilde Domin mit ihrem Gedicht »Bitte« 

(Sämtliche Gedichte, Frankfurt am Main 22009, 181f.) zu verstehen geben:



BITTE
Wir werden eingetaucht

und mit dem Wasser der Sintflut gewaschen,
wir werden durchnässt 

bis auf die Herzhaut.

*Der Wunsch nach der Landschaft
diesseits der Tränengrenze

taugt nicht,
der Wunsch, den Blütenfrühling zu halten,

der Wunsch, verschont zu bleiben,
taugt nicht.

*Es taugt die Bitte,
dass bei Sonnenaufgang die Taube

den Zweig vom Ölbaum bringe.
Dass die Frucht so bunt wie die Blüte sei,
dass noch die Blätter der Rose am Boden

eine leuchtende Krone bilden.

*Und dass wir aus der Flut,
dass wir aus der Löwengrube und dem feurigen Ofen

immer versehrter und immer heiler
stets von neuem

zu uns selbst
entlassen werden.

Abb.: Calavera | José Guadelupe Posada


