Heft 1-2
104. Jahrgang
2020

22

34

46

55

68

84

98

Inhalt

Zeitschrift fiir
Missionswissenschaft und
Religionswissenschaft

Mariano Delgado
Missionswissenschaft in Zeiten des Coronavirus

Klaus Vellguth
Ehrendoktorwiirde fiir Prof. Dr. Dr. h.c. Margit Eckholt

Marie-Héléne Robert
Le baptéme: porte d’entrée de I'annonce et du salut
dans une approche cecuménique?

Michael Sievernich SJ
Resonanz in der Mission der Frithen Neuzeit.
Am Beispiel von Orden

Christoph Theobald SJ
Urgences théologiques et pastorales.
A propos du »mode de vie« du Christ Jésus aujourd’hui

Tonke Dennebaum
Das Schweigen Gottes. Shiisaku Endos Roman Chinmoku
und die Problematik der Theodizee

Gerhard Kruip
Migration und globale Gerechtigkeit.
Bischéfliche Stimmen aus dem Stiden

Margit Eckholt

Eine interkontinentale Kommentierung des Zweiten
Vatikanischen Konzils. Hermeneutische Fragen und
ekklesiologische Herausforderungen

Patrick Felix Kriiger | Martin Radermacher
Der Blick auf »das Fremde«. Anton Antweiler und die
religionskundliche Sammlung der WW U Miinster

Klaus Vellguth
Mission in Afrika. Evangelisierung der Zukunft




FORUM

108

114

118

FORUM

124

131

137

143

148

152
159
160

Evangelisierung und Globalisierung

Margit Eckholt

Mit Papst Franziskus auf die Herausforderungen
an die »Mission« der Kirche in Zeiten der
Globalisierung antworten

Klaus Vellguth
Das integrale Pastoral- und Missionsverstdndnis
von Evangelisierung und Globalisierung

Mariano Delgado

Die Flamme wachhalten.

Zum Text der Deutschen Bischofe Evangelisierung
und Globalisierung

Missionarische Spiritualitit

Birgit Weiler MMS
Heilende Prasenz.
Die Mission der Missionsarztlichen Schwestern

Michael Plattig O.Carm.
Kontemplative Eremiten und /oder aktive Missionare?
Zum Missionsverstindnis in der Tradition des Karmel

Klaus Hamburger

Ein etwas anderes Konzil.

Vor fiinfzig Jahren ging von Taizé aus eine
»Frohe Nachricht« um die Welt

Kleine Beitrige

Klaus Vellguth

Towards an Ecumenical Missiology -
Witnessing Christ

In Memoriam

Abschlussarbeiten

Buchbesprechungen
Anschriften | Vorschau




Missionswissenschaft
in Zeiten des Coronavirus

von Mariano Delgado

geschlossene Kirchen, keine Karfreitags- und Osterliturgie ... der alte, einsame Papst
in Rom, der in einer scheinbar pathetischen Geste vor dem leeren Petersplatz mit
der Monstranz in der Hand »der Stadt und dem Erdkreis«, der gesamten Menschheit, den
Segen erteilt und verkiindet, dass wir alle in einem Boot sitzen, dass Gott den Menschen
nicht verlassen wird, ja, nicht verlassen kann, hat er ihn doch gleichsam als seinen
Gespréachspartner geschaffen, wie es das Zweite Vatikanische Konzil in einer quasi-
poetischen Sprache ausgedriickt hat: »Zum Dialog mit Gott (ad colloquium cum Deo) ist
der Mensch schon von seinem Ursprung her aufgerufen: er existiert ndmlich nur, weil er,
von Gott aus Liebe geschaffen, immer aus Liebe erhalten wird (a Deo ex amore creatus,
semper ex amore conservatur)« (Gaudium et spes 19). In Zeiten wie diesen ist es nicht nur
Gott, der immer wieder nach dem Menschen fragt: »Wo bist du?« (Gen 3,10). Auch der
Mensch ruft aus der Tiefe zu Gott: »Wo ist dann meine Hoffnung?« (Ijob 17,15).

Gewiss, es fehlen nicht Seelsorgende, die, wie einst ein Carlo Borromeo, in Spitélern
und an anderen Orten présent sind, um spirituellen Trost und Beistand zu spenden. Aber
die Helden unserer Zeit sind die Sanitater und das Medizinpersonal, die zu helfen ver-
suchen und dabei ihr Leben riskieren. Wir kdnnen darin ein sédkulares Erbe der christlich
gepragten Kultur der Barmherzigkeit sehen, auf deren Boden einst die Spitéler, die Armen-
und Altersheime entstanden sind: Seien wir froh, dass in diesem Bereich die christliche
Missionsgeschichte so fruchtbar war! Ahnliches gilt fiir das Denken der »einen« Welt und
der »einen« Menschheitsfamilie, das selbstverstandlich geworden ist und das in Zeiten von
Katastrophen eine Welle globaler Solidaritit entfacht. Wir werden fiir das Coronavirus
einen hohen - menschlichen und wirtschaftlichen - Preis bezahlen. Aber wir werden diese
Krise auch iiberwinden, wie dies andere Male der Fall war. Die Frage ist nur, ob wir daraus
lernen und endlich eine Kehre machen.

Nach dhnlichen Krisen, die uns »Demut« und »Selbsterkenntnis« sowie eine neue
Lebensart hitten lehren sollen, machte die Menschheit einen Sprung in ihrer Entwicklung
und verfiel dem Stolz der Hybris: so folgte der schwarzen Pest des 14. Jahrhunderts die
Renaissance, wo der Mensch sich als Krone der Schopfung verstand, zur riicksichtslosen
Ausbeutung der Natur berufen - und mit der verhdngnisvollen Erfindung der Feuerwaffen.
Dem DreifSigjahrigen Krieg und den Epidemien des 17. und 18. Jahrhunderts folgte die Auf-
kldrung mit dem kant’schen »sapere aude« (»habe Mut, dich deines eigenen Verstandes zu
bedienen!«), der autonomen Moral, dem technischen Positivismus und dem Fortschritts-
optimismus des langen 19. Jahrhunderts - und mit der Perfektionierung des Zerstérungs-
potenzials der Waffen. Den Weltkriegen und den Epidemien des 20. Jahrhunderts folgten
die Raumfahrt und die technologisch-digitale Revolution - aber auch die ferngesteuerten
Massenvernichtungswaffen aller Art. Was wird nun nach der Uberwindung dieser Krise
kommen?

3 uf den ersten Blick sind es keine guten Zeiten fiir Theologie und Missionswissenschaft:

zmr | 104. Jahrgang | 2020



4 Editorial

Soll fir die Menschheit und die einzelnen Lénder, die miteinander wirtschaftlich
konkurrieren, weiterhin die Devise der olympischen Spiele »citius, altius, fortius« (schneller,
hoher, stirker) gelten? Oder ist es endlich Zeit fiir eine Kehre, wie sie der »Club of Rome«
1972 mit seinem Bericht Die Grenzen des Wachstums und Papst Franziskus 2015 mit der
Enzyklika Laudato si” anmahnten? Darin heift es, der Mensch habe heute »keine solide
Ethik, keine Kultur und Spiritualitit ..., die ihm wirklich Grenzen setzen und ihn in einer
klaren Selbstbeschriankung ziigeln« (Laudato si’ 105). Es ist die Rede von einer »Spiritualitat
und Asthetik der Gentligsambkeit«, von einer Spiritualitidt »der Mufle und des Festes, der
Empfinglichkeit und der Gratuitét«, von einem prophetischen und kontemplativen Lebens-
stil, von einem »Wachstum mit Maf3igkeit«, von einer » Riickkehr zu der Einfachheit«, von
»Geniigsamkeit und Demut, von einem Abschied von der »Hochgeschwindigkeit« unserer
Zeit, von »der stindigen Hast«. Das wiren einige Schritte zum gesuchten »neuen Huma-
nismus«, der die Hybris hinter sich lasst und sich demiitig in Selbsterkenntnis einiibt, die
nach den Worten von Don Quijote zu Sancho Panza »die schwerste Kenntnis ist, die sich
denken lasst«.

Gefragt ist ein Humanismus, der, und sei es in sakularem Gewand, von den Grund-
werten des Christentums geprégt ist: von der Sorge um ein menschenwiirdiges »Leben in
Fille« (Joh 10,10) fiir alle, besonders fiir die Schwéchsten, vom Aufbau einer Welt, in der
Gerechtigkeit und Wahrheit, Freiheit und Frieden, Solidaritat und Geschwisterlichkeit eine
Heimat finden und so eine »Zivilisation der Liebe« (Paul V1.) begriinden. Ein Humanismus,
in dem wir Christen unsere genuine » Mission« nicht vergessen: die universale Hoffnung
auf die Rettung aller dank der unermesslichen, »freien« Hingabe des menschgewordenen
Gottes wachzuhalten.

Theologie und Missionswissenschaft sind heute dazu berufen, sich im Polyfon der
Kulturen und Religionen der Welt an der Suche nach dieser neuen Spiritualitat und
diesem neuen Humanismus zu beteiligen. Die Welt nach dem Coronavirus darf nicht
wieder von der verhangnisvollen Hybris geprégt sein! Diese schwere Priifung muss end-
lich zu einer Kehre fithren. Das méchte uns auch Hilde Domin mit ihrem Gedicht »Bitte«

(Sdmtliche Gedichte, Frankfurt am Main *2009, 181f.) zu verstehen geben:

zmr | 104. Jahrgang | 2020



Wir werden eingetaucht
und mit dem Wasser der Sintflut gewaschen,
wir werden durchnisst
bis auf die Herzhaut.
*
Der Wunsch nach der Landschaft
diesseits der Tranengrenze
taugt nicht,
der Wunsch, den Bliitenfriihling zu halten,
der Wunsch, verschont zu bleiben,
taugt nicht.
*
Es taugt die Bitte,
dass bei Sonnenaufgang die Taube
den Zweig vom Olbaum bringe.

Dass die Frucht so bunt wie die Blite sei,
dass noch die Blatter der Rose am Boden
eine leuchtende Krone bilden.

*

Und dass wir aus der Flut,
dass wir aus der Loéwengrube und dem feurigen Ofen
immer versehrter und immer heiler
stets von neuem
zu uns selbst
entlassen werden.

Abb.: Calavera | José Guadelupe Posada



